
BULLETIN 

 

DE LA 

 

SOCIÉTÉ HISTORIQUE 

DU VIe ARRONDISSEMENT DE PARIS 

 
(fondée en 1898) 

Nouvelle série N° 36 - Année 2023 
 
 
 

Siège social 

MAIRIE DU VIe ARRONDISSEMENT 

78 rue Bonaparte 

PARIS

sh6 bull  36 v21.qxp_bulletin 2020 v5  10/07/2024  10:15  Page 3



52

 
Fig. 1. Carte postale anglaise. Début du siècle. « Les tournées porte-bonheur » 

© Coll. particulière

sh6 bull  36 v21.qxp_bulletin 2020 v5  10/07/2024  10:15  Page 52



53

 
 
 
 

Le VIe, un arrondissement 
où vivent les traditions de Noël 

 
 
 

Nadine Cretin* 
 
 
 
Décembre, solstice d’hiver… les hommes, depuis la nuit des temps, ont 
tenté d’exorciser le froid, les ténèbres et les angoisses de l’hiver. Lu-
mières, verdure, générosité rassurent : ce sont les traditions de Noël, 
formées par le christianisme dans diverses régions en Europe qui se 
perpétuent et se transforment au fil des temps dans tout l’Occident. 
Ainsi dans le VIe arrondissement de Paris, se retrouvent, intemporelles, 
les traditions de cette fête. 
 
 
 
Décembre… Les nuits progressent, le froid s’installe et les arbres se 
dépouillent de leurs feuilles à l’approche du solstice d’hiver, dans l’hé-
misphère nord. Dans Paris comme dans tout l’Occident, les inquié-
tudes qui s’ensuivent vont être conjurées par les traditions de Noël, la 
chaleur des rassemblements familiaux et l’enchantement retrouvé de 
l’enfance. Lumières, verdure, générosité rassurent. Dès novembre, on 
s’affaire dans les rues commerçantes illuminées. De grands repas pro-
metteurs marquent ce temps hors du temps où l’abondance promet 
l’abondance pour la nouvelle année qui s’annonce. Depuis que 

* Historienne spécialisée en anthropologie religieuse, Nadine Cretin est membre 
de la Société d’ethnologie française. Auteur d’une douzaine de livres, elle étudie 
les origines et les manifestations des fêtes et traditions occidentales, et en 
particulier celles de la fête de Noël. Elle a donné, le jeudi 14 décembre 2023, 
une conférence qui a fait l’objet d’une captation en visio-rattrapage et peut être 
réécoutée sur notre site : sh6e.com.

sh6 bull  36 v21.qxp_bulletin 2020 v5  10/07/2024  10:15  Page 53



54

l’Église a choisi au IVe siècle de placer la naissance de l’Enfant Jésus 
à Noël, d’autres traditions pieuses se sont ajoutées : crèches, messes 
de minuit, concerts… Noël est une fête à la dimension intemporelle 
où l’au-delà n’est jamais loin. 
 
 
Le solstice d’hiver 
 
Pour comprendre Noël, il est indispensable de s’ouvrir à l’Europe 
avant de considérer le seul VIe arrondissement de Paris. Dans l’hémi-
sphère nord, l’époque du solstice d’hiver est un temps où les jours 
sont très courts, le froid règne et les arbres sont nus. Le solstice, un 
instant précis à la minute près autour du 21 décembre, dure plus 
qu’une simple journée au regard des traditions. Il couvre non seule-
ment la période des « fêtes » qui comprennent Noël et le Nouvel An, 
ou, comme on disait autrefois, des « douze jours » qui vont de Noël à 
l’Épiphanie, mais aussi tout ce qui va du 6 décembre (la Saint-Nicolas) 
au 6 janvier. La verdure dans les maisons et dans les rues, les lumières, 
la chaleur des familles qui se retrouvent et celle de la cuisine, les noëls 
(avec un n minuscule quand il s’agit des chants réservés à cette époque) 
et l’animation des quartiers commerciaux marquent la période. 
 
Les jours se remettent doucement à allonger. C’est le départ d’une 
nouvelle année, et les traditions qui s’installent vont être prometteuses 
de prospérité. Tout a une signification : l’abondance des mets des co-
pieux repas promet l’abondance toute l’année, selon le principe du 
« gaspillage cérémoniel » souligné par l’ethnologue Martine Segalen à 
propos des mariages, quand l’on dépense sans compter1 ; plus les cra-
quements de la bûche de Noël dans la cheminée sont importants, 
meilleures seront les récoltes ; mis à germer dans une coupelle le 4 dé-
cembre, le blé de la Sainte-Barbe doit avoir poussé bien droit le soir 
de Noël pour garantir de belles moissons, selon une coutume pro-
vençale. Partout, des cadeaux tombés du ciel comblent le dénuement 
de l’hiver. 
 
Comme dans une grande partie du monde occidental, l’Avent trans-
forme le VIe arrondissement en l’habillant de lumières et de verdure. 

1 . Martine Segalen, Jocelyne Chamarat, Amours et mariages de l’ancienne France, 
Paris, Berger-Levrault, 1981, p. 170.

sh6 bull  36 v21.qxp_bulletin 2020 v5  10/07/2024  10:15  Page 54



55

Instituée au concile de Tolède en 656, la période liturgique de l’Avent, 
comprenant les quatre dimanches qui précèdent Noël, commence fin 
novembre ou début décembre. Ce petit carême tient son nom du latin 
adventus Domini, avènement du Seigneur, dont les chrétiens fêtent 
Noël, c’est-à-dire l’Incarnation (Dieu fait homme). Ce ne fut que vers 
330 que la Nativité fut placée le VIIIe jour avant les calendes de jan-
vier : le 25 décembre). À propos de la naissance du Christ, Luc dans 
son Évangile parle de la mangeoire de Bethléem, puis de l’annonce 
aux bergers qui dormaient dans les champs, sans donner de date. 
C’était donc la nuit. Le nom de Noël vient du latin natalis, naissance, 
en référence à celle de l’Enfant-Jésus, il est apparu au tout début du 
XIIe siècle, dans le Voyage de saint Brendan (« al Nael Deu », à la nais-
sance de Dieu), puis Noel chez Philippe de Thaon, moine anglo-nor-
mand auteur du Livre des Créatures ou Comput en 1119. À ses débuts, 
il est arrivé à l’Avent de durer six semaines à partir de la Saint-Martin, 
le 11 novembre. À l’arrivée des jours sombres, cette date était impor-
tante pour les baux ruraux jusqu’à un temps récent, car les ouvriers 
saisonniers rentraient alors dans leurs familles. Les saints de l’Avent 
sont généreux, à l’image de saint Martin († 397) qui a partagé son man-
teau avec un pauvre aux portes d’Amiens. Né en Pannonie (Hongrie 
actuelle), ce soldat romain allait devenir le célèbre évêque de Tours2. 
 
Pour conjurer l’obscurité grandissante, à l’occasion de la Saint-Martin, 
les petits Allemands promènent encore des lanternes le soir du 10 no-
vembre : représentant un visage grimaçant, elles étaient autrefois creu-
sées dans un légume (rave, courge) tout comme les modernes 
citrouilles d’Halloween, et promenées au bout d’une baguette d’arbre 
fruitier. On voit là un symbole de multiplication agraire3. Porte-bon-
heur, les tournées des enfants munis ou non de lanternes étaient très 
répandues en Europe : elles ont pour beaucoup disparu, mis à part 
les Christmas Carols toujours d’actualité en Grande-Bretagne, et, de-
puis les années 1990, les quêtes d’Halloween qui s’imposent en France 
avec plus ou moins de succès. Ces quêtes étaient de grande impor-
tance en période de passage (fin d’année, Mardi gras, Pâques, 1er mai) 
(fig. 1 p. 52) Par groupes de cinq ou six, les petits, dépositaires de l’ave-
nir, venaient volontiers chanter leurs vœux aux portes des maisons : 

2 .  Selon son biographe Sulpice Sévère ( † vers 420), dans sa Vita Martini.
3 . Arnold Van Gennep, Le Folklore français, rééd. Paris, R Laffont, 1999, p. 2268 et 

2284.

sh6 bull  36 v21.qxp_bulletin 2020 v5  10/07/2024  10:15  Page 55



56

« Au gui l’an neuf », annonçaient-ils en France. Le maître ou la maî-
tresse de maison leur donnait en échange un petit cadeau (une 
pomme, des noix, de la monnaie…) et, inconsciemment, empochait 
ainsi les vœux et se mettait l’avenir de son côté. Gare à celui qui ne 
donnait rien ou n’ouvrait pas sa porte ! On disait qu’il s’attirait une 
très mauvaise année. Les enfants « dé-chantaient »4, en proférant des 
malédictions devant la porte close, ce qui prouve que ces tournées 
avaient un caractère magique. Du Cange, dans son Glossaire (XVIIe siècle), 
fait remonter la coutume aux Romains de l’Antiquité, ce que nous 
n’avons pu vérifier. Il est certain que la permanence de la coutume 
dans de nombreux pays d’Europe (Grèce, Roumanie, Allemagne, 
France, etc.) prouve qu’elle est ancienne. 
 
 
La Saint-Nicolas, le 6 décembre 
 
Autre saint généreux de l’Avent, saint Nicolas, évêque de Myre en Asie 
Mineure (Turquie actuelle) a existé aux IIIe-IVe siècles. La légende lui 
a prêté de nombreux miracles, dont l’un des plus connus est d’avoir 
sauvé des marins de la tempête : pour cela, il est devenu patron des 
marins. De nombreux quartiers proches de la mer ou d’une rivière, 
sujets aux inondations, lui sont dédiés. Grâce à ce patronage des ma-
rins, saint Nicolas est très connu en Amérique du Nord, car les colons 
lui étaient reconnaissants d’avoir traversé l’Atlantique sains et saufs au 
XVIIe siècle. Il y influencera au XIXe siècle la figure de Santa Claus, le 
Père Noël. 
Par ailleurs, saint Nicolas est réputé avoir délivré trois prisonniers in-
justement condamnés et avoir doté trois jeunes filles pauvres que le 
père vouait à la débauche. Enfin, selon un miracle très connu mais 
tardif (IXe siècle), il aurait ressuscité trois enfants qu’un méchant bou-
cher (ou aubergiste) avait découpés en morceaux et « mis au saloir 
comme pourceaux ». Cela lui valut de devenir le patron des enfants. 
(fig. 2) 

4 . Nicole Belmont, « Chanter et déchanter dans les chansons de quête », Ethnologie 
française, 1992/3 : Paroles d’outrage, blasphème, pamphlet, p. 245-247.

sh6 bull  36 v21.qxp_bulletin 2020 v5  10/07/2024  10:15  Page 56



57

Le culte de saint Nicolas 
s’est propagé par les 
routes maritimes surtout 
à partir du IXe siècle5, et 
après 1087 quand des 
marins ont ramené ses 
restes à Bari (dans les 
Pouilles en Italie) pour 
les soustraire aux « infi-
dèles  ». Son culte s’est 
affirmé dans l’Europe 
rhénane, grâce à un che-
valier lorrain, Aubert de 
Varangéville, qui a dé-
posé une phalange 
(d’un doigt bénissant, 
dit-on) à Port-en-Lorraine. 
Ce lieu, Saint-Nicolas-de-
Port, est devenu un but 
important de pèlerinage. 
Saint Nicolas a recouvert 
des éléments de la my-
thologie germanique et 
acquis en particulier la 
capacité de se déplacer 
dans les airs sur sa monture, comme le dieu Odin sur Sleipnir, son 
cheval à huit pattes. Avec son âne (son cheval blanc aux Pays-Bas), le 
saint évêque est censé aller de toit en toit pour déposer ses cadeaux 
dans les cheminées. 
Saint Nicolas est accompagné du Père Fouettard, personnage sombre 
à l’allure bestiale qui a plusieurs noms et apparences en Europe, 
comme en Alsace où il est nommé Hans Trapp. Couvert de fourrures 
et de haillons, il porte des baguettes qui lui servent, dit-on, à punir 
les enfants désobéissants. Son visage sombre lui a donné aux Pays-
Bas, à partir du XVIe siècle, les caractéristiques d’un page africain aux 
cheveux crépus, accompagnant saint Nicolas réputé venir d’Espagne. 

5 . Paul Magdalino, « Le culte de saint Nicolas à Constantinople », dans En Orient et 
en Occident le culte de saint Nicolas en Europe. Xe-XXIe siècle, Véronique Gazeau, 
Catherine Guyon, Catherine Vincent, (dir.), Paris, Éditions du Cerf, 2015, p. 44.

Fig. 2. Saint-Nicolas et le saloir, s.d.. 
Image d’Épinal. © Coll. particulière

sh6 bull  36 v21.qxp_bulletin 2020 v5  10/07/2024  10:15  Page 57



58

Étant donné l’aspect sombre du personnage, il n’y a en réalité pas de 
caractère ethnique au départ, et la polémique sur l’esclavage n’a pas 
lieu d’être. 
 
Comme lors de certaines mascarades suisses du Nouvel An, en Ap-
penzell par exemple, ou lors de carnavals (autres débuts d’année) en 
Autriche et en Allemagne, des personnages habillés de costumes aux 
couleurs chatoyantes et portant des couvre-chefs élaborés, les 
« beaux », s’exhibent à côté d’autres masqués et affreusement vêtus 
de paille ou de fourrures, les « laids ». Contrairement à ces derniers 
qui évoquent la stérilité et le monde non civilisé, les belles créatures 
jettent des noix, des oranges (comme les Gilles de Binche en Bel-
gique) ou des bonbons, incarnant la prospérité souhaitée pour la nou-
velle année : christianisées, elles ont donné le distributeur saint 
Nicolas qui s’est retrouvé tout naturellement escorté du Père Fouet-
tard. 
 
Le tableau du peintre néerlandais Ian Steen, « La Saint-Nicolas » (1665-
1668), conservé à Amsterdam au Rijksmuseum, est intéressant à plus 
d’un titre (fig. 3). D’abord, il montre le rassemblement familial à cette 
occasion et les cadeaux des enfants qui n’étaient pas qu’alimentaires, 
même s’il y a ici abondance de pains d’épices et de gâteaux. Il dévoile 
l’importance du soulier pour y recevoir le cadeau : tout comme une 
main tendue, il n’appartient qu’à une seule personne ; un garçon 
pleurniche car il a reçu une baguette dans sa chaussure ! On y voit 
enfin un père qui montre à ses enfants le conduit de la cheminée. 
Très importante à Noël, cette dernière représente le « foyer » par ex-
cellence : les cadeaux tombent de cette « brèche faite dans l’espace 
domestique clos »6. Peints au XVIIe siècle, ces symboles restent impor-
tants lors de nos Noëls, mis à part qu’à Paris ce n’est pas saint Nicolas 
le pourvoyeur d’abondance, mais le Père Noël, et que ce n’est pas dans 
la nuit du 5 au 6 décembre qu’il passe, mais dans celle du 24 au 25. 

6 . Claude Lecouteux, La maison et ses génies. Croyances d’hier et d’aujourd’hui, 
Paris, Imago, 2000, p. 72.

sh6 bull  36 v21.qxp_bulletin 2020 v5  10/07/2024  10:15  Page 58



59

 
Fig. 3. Ian Steen, La Fête de saint Nicolas, vers 1665.  
Déjà de nombreux points communs avec nos Noëls. 

© Rijksmuseum, Amsterdam

sh6 bull  36 v21.qxp_bulletin 2020 v5  10/07/2024  10:15  Page 59



60

Pendant l’Avent, Paris change 
 
Dès la mi-novembre, avant même 
le début de l’Avent, les rues se 
parent de verdure et de lumières 
à l’image des intérieurs, et certains 
magasins aiment ainsi souligner 
l’architecture de leur immeuble. 
(fig. 4 et 5) Les décorations exté-
rieures de Noël apparurent à la fin 
du XIXe siècle aux États-Unis7. Les 
grandes villes européennes, Lon-
dres en tête (Regent Street, 1953), 
adoptèrent cette coutume après la 
Seconde Guerre mondiale. Si 
l’éclairage des grands magasins 
parisiens était particulièrement 
soigné dès les années 1950, l’illu-
mination des Champs-Élysées est 
tardive : elle s’est greffée sur une 
manifestation commerciale, « L’Al-
sace fête Noël », qui eut lieu à la 
Maison de l’Alsace (63 Champs-
Élysées) en 1982. 
 
La décoration des maisons est plus ancienne que celle des villes, mais 
le sapin, devenu un élément essentiel de Noël, eut du mal à s’imposer 
dans les pays catholiques (Italie, Espagne, Autriche…) : en France, il 
ne connut son succès qu’au cours de la première moitié du XXe siècle. 
Venant de régions protestantes, il fut longtemps considéré comme 
concurrent de la crèche. 
Si l’on en croit Tertullien, apologiste chrétien en Afrique du Nord (ro-
manisée à l’époque) aux IIe-IIIe siècles, la verdure dans les maisons à 
ce moment de l’année n’est pas nouvelle. Il reprochait aux chrétiens 
d’agir comme des païens au moment des Saturnales en décorant les 
portes des maisons de lauriers et de chandelles8 : alors que les arbres 

7 . Karal A. Marling, Merry Christmas, Cambridge, Harvard University Press,  
(Mass.), 2000, p. 184.

8 . Œuvres de Tertullien, t. II, 15, De l’idolâtrie, Paris/Chalon sur-Saône, Éd. Vivès, 
1852, p.229. Traduit par Eugène-Antoine Genoude (Gallica) 
https://www.tertullian.org/french/g2_08_de_idololatria.htm)

 
Fig. 4. Devanture du café de Flore 

en décembre 2022. 
La verdure habille les devantures. 

© auteur

sh6 bull  36 v21.qxp_bulletin 2020 v5  10/07/2024  10:15  Page 60



61

sont nus et la nuit très présente dans l’hémisphère nord, ces symboles 
d’espoir se comprennent facilement. À partir du bas Moyen Âge ap-
parurent les premières attestations d’arbres entiers (sapins ou épicéas) 
en Allemagne au XVe siècle dans des hôpitaux ou maisons de corpo-
ration. En 1521, une mention intéressante figure dans les registres de 
Sélestat en Alsace : la ville avait payé cette année-là des gardes fores-
tiers pour surveiller les forêts jusqu’à la Saint-Thomas, le 21 décembre 
à l’époque, à propos de l’abattage des mais (arbres toujours verts)9. 
Cette mention prouve que les familles étaient nombreuses à décorer 
leur intérieur d’un petit sapin : elles le posaient sur une table ou l’ac-
crochaient au plafond. 
 
Les couronnes de l’Avent ou de Noël sont connues en France depuis 
la Seconde Guerre mondiale. Faite de verdure tressée (sapin, lierre, 
houx…), la couronne de l’Avent, horizontale, comporte quatre bou-
gies qui sont allumées progressivement lors des quatre dimanches de 
l’Avent. La coutume s’aligne sur celle des bougies posées sur une roue 
de charrette allumées jour après jour dans un pensionnat de la Mission 
intérieure d’Allemagne près de Hambourg : le fondateur, le pasteur 
luthérien Johann Heinrich Wichern, réunissait les enfants autour de 

9 . Gérard Leser, Noël-Wihnachte en Alsace, Mulhouse, Éd. du Rhin, 1989, p. 91.

 
Fig. 5. Devanture de Ralph Loren, 173 boulevard Saint-Germain, en décembre 2022. 

« Les immeubles sont mis en valeur. » 
© auteur

sh6 bull  36 v21.qxp_bulletin 2020 v5  10/07/2024  10:15  Page 61



62

l’orgue chaque soir de l’Avent dans les années 1833-183810. D’origine 
anglo-saxonne, la couronne verticale, elle, symbolise l’accueil quand 
elle décore la porte d’entrée. 
 
La verdure de Noël comprend également le gui et le houx. Le gui, qui 
se fane très vite, est un symbole aimé pour le Nouvel An. On connaît 
sa réputation chez les Celtes qui recueillaient religieusement cet « en-
voyé du Ciel » sur les chênes rouvres, selon Pline l’Ancien (77 ap. J.-C.), 
le sixième jour de la lune quand l’astre était « déjà dans toute sa 
force »11. Remède anti-poisons et symbole de fécondité, on dit au-
jourd’hui qu’il est de bon augure de s’embrasser dessous dans la nuit 
du 1er janvier. 
 
Le houx est également très aimé, d’autant que c’est à ce moment de 
l’année qu’il est le plus beau avec ses feuilles vertes luisantes et ses 
baies rouges, les couleurs de Noël. Ses piquants étaient censés éloi-
gner les sorcelleries. À son image, on décorait le sapin de petits gâ-
teaux comportant des pointes, réputées elles aussi porter bonheur : 
biscuits en forme de sapins, de cœurs, d’étoiles, de croissants de lune, 
de losanges… La décoration de l’arbre de Noël est apparue assez tôt. 
On y accrochait des symboles d’immortalité (pommes), de prospérité 
et de fécondité (noix), parfois d’hosties non consacrées évoquant le 
paradis, puis de bougies : il en fallait douze, comme les douze mois 
de l’année. Certains, telle l’ethnologue Françoise Lautman, pensent 
que l’arbre décoré de pommes rouges était inspiré de l’arbre de la 
tentation d’Adam et Ève : un sapin, arbre toujours vert, orné de 
pommes, était utilisé par les mystères joués sur les parvis des églises 
du XIVe au XVIe siècle12. On dit qu’après une grande sécheresse, au mi-
lieu du XIXe siècle, les verriers lorrains de Meisenthal eurent l’idée de 
remplacer les pommes par des boules en verre soufflé13, qu’ils conti-
nuent de produire, et ont fait la célébrité de cette ville. 
 
Autre façon de patienter pour les enfants, les calendriers de l’Avent 
sont connus de tous. Au XIXe siècle, des petits Allemands collaient 
chaque jour une image sur une page illustrée en attendant Noël : ainsi, 

10 . Ibid, p. 20.
11 . Histoire Naturelle, traduction d’Émile Littré, Paris, 1877, t. 1, p. 605, 606 (extraits).
12 . Françoise Lautman, Crèches et traditions de Noël, Paris, Éditions de la Réunion 

des musées nationaux, 1986, p. 149.
13 . Gérard Leser, op. cit., p. 187.

sh6 bull  36 v21.qxp_bulletin 2020 v5  10/07/2024  10:15  Page 62



63

en 1834, un des frères Grimm avait collé quelques vignettes (profanes 
ou non) sur une aquarelle qui représentait un sapin décoré. D’autres 
exemples au XIXe siècle faisaient état de traits tracés sur la porte d’une 
armoire, ou d’images collées sur le mur de la chambre selon la men-
tion de la diaconesse Elise Averdieck ( †1907) de Hambourg dans un 
livre pour enfants de 1851, et même de petits gâteaux à détacher 
d’une feuille jour après jour entre le 1er décembre et le 2414. 
 
L’un des premiers imprimeurs à commercialiser les calendriers de 
l’Avent fut Gerhard Lang, à Munich, en 1908. La dernière case, celle 
du 24 décembre, représentait invariablement l’Enfant Jésus et la crèche 
de Bethléem. 
À partir des années 1950, ces calendriers, d’inspiration chrétienne, se 
sont multipliés et ont été garnis progressivement de chocolats. Main-
tenant, d’inspiration presque uniquement profane, ils contiennent 
toutes sortes de petits cadeaux : parfums, petits jouets, bières et même 
croquettes pour chats ou chiens. 
 
 
À Noël, on ouvre son cœur et son porte-monnaie 
 
L’activité marchande est importante, et la tradition des marchés de 
Noël remonte au Moyen Âge, comme celui de Vienne (Autriche) at-
testé en 1278, ou de Munich en 1310. Avec la Réforme protestante, 
qui refusait le culte des saints, celui de Strasbourg, qui avait lieu 
quelques jours avant la Saint-Nicolas, s’est déplacé en 1570 pour être 
placé avant Noël. C’est le marché le plus ancien de France. Toutefois, 
selon l’écrivain Roger Vaultier, une « foire aux étrennes existait déjà 
au Moyen Âge et se tenait sur le pont Saint-Michel ; puis elle s’étendit 
jusqu’au pont au Change »15. De nos jours, après un premier marché 
installé aux abords de la gare de l’Est dans les années 1980, les mar-
chés de Noël se sont étendus dans Paris au cours des années 1990, 
avec plus ou moins de succès. Beaucoup ont disparu ou leur durée a 
été réduite. On y trouve tout ce qui est utile pour le sapin, la crèche, 
le réveillon, et même parfois des objets insolites (savons, bijoux, ba-
bouches marocaines…), ce qui est interdit à Strasbourg. Les stands 

14 . http://www.weihnachtsmuseum.de/en/die-ausstellung/advent/adventskalender
15 . Roger Vaultier, Les fêtes populaires à Paris, « Les petites boutiques du jour de 

l’An », Paris, Éditions du Myrte, 1946, p. 9.

sh6 bull  36 v21.qxp_bulletin 2020 v5  10/07/2024  10:15  Page 63



64

qui plaisent le plus sont ceux des pains d’épices et du vin chaud. Mar-
seille a longtemps privilégié la foire aux santons : en 1803, la première 
qui s’y est tenue avait trois stands. 
Le VIe arrondissement de Paris comptait deux marchés de Noël : l’un 
place Saint-Sulpice, l’autre à Saint-Germain-des-Prés. Seul ce dernier 
subsiste de la fin novembre au 1er janvier. Le marché de Saint-Sulpice 
a remplacé les expositions de crèches venues d’ailleurs, puis on lui a 
préféré des installations sportives (piste de luge, patinoires…). 
 
Le cadeau, ou étrenne, donné à cette époque est ancien. Expression 
de vœux, il devait être de bon augure. Déjà, Ovide, au Ier siècle de 
notre ère, constatait dans ses Fastes qu’on préférait recevoir aux ca-
lendes de janvier de l’argent plutôt que des aliments suaves (dattes, 
figues ou miel)16 ! Les cadeaux sont restés longtemps alimentaires, sur-
tout à la campagne mais, avec la montée de la bourgeoisie et la nais-
sance des grands magasins au XIXe  siècle, ils sont devenus 
principalement des jouets. 
Les grands magasins présentent des vitrines attrayantes et celles de 
Paris attirent des touristes du monde entier. Sur un modèle déjà connu 
à New York chez Macy’s dans les années 1880, la première vitrine ani-
mée parisienne fut au Bon Marché en 1909 : elle présentait, au moyen 
d’automates de la maison Roullet-Decamps, la récente découverte du 
pôle Nord le 6 avril de cette année-là par l’Américain Robert Peary. 
Les rouages des vitrines animées se sont complexifiés dans les années 
1950 (avec des marionnettes à fil), permettant aux vitrines de présenter 
gratuitement des petits tableaux souvent remarquables et amusants, 
mettant en scène des jouets ou accessoires vendus sur place, vitrines 
que les enfants ne se lassent pas de contempler. 
 
L’animation des rues comprend les quêtes de diverses associations 
d’entraide, comme celles de l’Armée du Salut qui se font parfois en 
musique. L’époque est à la générosité, et d’importantes manifestations 
se mettent en place, tel, à la télévision, le « Téléthon » au début du 
mois de décembre. Des boîtes de chocolats sont offertes par les mai-
ries aux personnes âgées. Celle du VIe collecte des jouets en bon état 
pour les enfants défavorisés ; ces dernières années, la collecte était 
organisée à l’intention des orphelins de la police. De nombreux salons 
du livre et ventes de charité ont lieu pendant l’Avent dans les mairies 

16 . http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FASTAM/F1-Plan.html (I, 183-226)

sh6 bull  36 v21.qxp_bulletin 2020 v5  10/07/2024  10:15  Page 64



65

et les paroisses. Des réveillons gratuits sont parfois proposés le soir 
du 24 décembre. En 2002 place Saint-Sulpice, sous réserve d’inscrip-
tion préalable, un réveillon était offert à l’intention des personnes 
seules : il était parrainé par la mairie du VIe, le Comité des fêtes et 
d’action sociale, Les Amis du VIe, les chefs pâtissiers Pierre Hermé et 
Gérard Mulot, les commerçants et restaurateurs des rues des Canettes, 
Guisarde et Princesse, le Monoprix de la rue de Rennes, les Cafés Ri-
chard, Promocash, Bermudes, la Mission locale de la Croix-Rouge du 
VIe, SOS Amitié, l’hôtel des Canettes, La Guardia, Tony Truand, Terre 
des Bouddhas, Willman et La Procure17. 
 
Grâce au comte Paul-Gabriel d’Haussonville, homme politique, la tradi-
tion des « arbres de Noël », préparés par les mairies et entreprises pour 
leur personnel, a été instituée avant la guerre franco-prussienne quand, 
en 1870, tant d’Alsaciens et de Lorrains sont venus se réfugier à Paris18. 
 
 
Les noëls, des chants immuables 
 
Populaires ou liturgiques, suivis toujours avec recueillement par un 
public de tout âge, croyant ou non, les chants constituent une dimen-
sion importante de l’Avent, tant dans les maisons, dans les rues que 
lors des messes de minuit ou de concerts publics. De grands compo-
siteurs (Bach, Rossini, Debussy, Bizet, Mendelssohn, Britten…) ou 
d’autres moins célèbres sont mis à l’honneur dans les églises, au 
théâtre, à la maison de la Radio, à la Philharmonie de Paris… 
Partout en Europe, des chorales de jeunes chanteurs présentent un 
large répertoire de noëls, souvent dans des églises ou des salles 
paroissiales. Ainsi, entre les 9 et 17 décembre 2023, divers concerts 
de Noël du collège Stanislas, donnés par la manécanterie de garçons 
dans la chapelle des Missions étrangères, rue du Bac, et à l’église 
Saint-François-Xavier, ou par les chœurs de filles à la chapelle Notre-
Dame-sous-Terre au collège, ont remporté un vif succès. 
Parmi les concerts de Noël les plus célèbres en Angleterre, celui de 
King’s College à Cambridge est connu depuis que la BBC l’a enregistré 
en 1928. 

17 . Selon une affiche dont la photo nous a aimablement été communiquée par 
M. Christian Chevalier que je remercie vivement.

18 . Armand Caillet, Le Folklore étampois commun à la Beauce, au Gâtinais et au Hu-
repoix, Paris, Maisonneuve et Larose, 1967, p. 38

sh6 bull  36 v21.qxp_bulletin 2020 v5  10/07/2024  10:15  Page 65



Les chorales de jeunes Suédois se produisent à l’occasion de la Sainte-
Lucie, le 13 décembre, ce qui est d’autant plus étonnant qu’il s’agit 
d’une jeune sainte sicilienne martyrisée lors des persécutions de Dio-
clétien au tout début du IVe siècle. Autre sainte généreuse de l’Avent, 
Lucie apporte en Suède vivres et lumières. Sa légende prétend qu’elle 
aurait eu les yeux arrachés lors de son martyre et elle est souvent re-
présentée avec un plateau portant ses yeux, premier lien avec la lu-
mière. Cette sainte est célébrée en raison de son nom, Lucie, qui 
dérive justement du latin lux (lumière), en cette époque très obscure 
en Suède où sa fête est attestée depuis le XVIIIe siècle. Dans les églises 
sombres, un cortège de jeunes filles vêtues d’une aube et ceinturées 
de rouge, une lumière à la main, s’avance en suivant une sainte Lucie 
(la Lucia) portant sur la tête une couronne de bougies éclairées. 
Contrairement aux quatre bougies de la couronne de l’Avent, leur 
nombre n’est pas significatif. Ces jeunes filles précèdent des jeunes 
gens «  à l’étoile  » au curieux chapeau pointu. Tous chantent des 
hymnes, profanes ou non, et le tableau, suivi avec beaucoup de re-
cueillement, est saisissant. Encouragé par les ambassades, il s’exporte 
de plus en plus, telle la célébration parisienne de la Sainte-Lucie le 
soir du 5 décembre 2023 à l’église Saint-Sulpice. Ce très beau spectacle 
s’était déjà produit à Notre-Dame en 2017 et 2018, mais il fut inter-
rompu par l’incendie de la cathédrale de 2019, puis la covid. 
Dans les familles suédoises, le matin du 13 décembre, alors qu’il fait 
encore nuit, la plus jeune fille de la maison porte la couronne de bou-
gies. En chantant, suivie de ses frères et sœurs en aube avec une bou-
gie à la main, elle apporte à ses parents encore couchés un plateau 
avec du vin chaud et des gâteaux dont certains ont la forme de roues 
solaires. 
 
D’inspiration chrétienne ou non, les noëls, chants immuables repris 
chaque année, rappellent l’enfance : Les Anges dans nos campagnes, 
Il est né le Divin Enfant, Douce Nuit, Mon beau sapin… Certains abon-
dent d’images sur les dons faits à l’Enfant-Jésus par des communautés 
de diverses régions de France : le fait que les modestes bergers de 
Bethléem aient été les premiers prévenus de la Nativité a toujours plu. 
Avec force détails, ces noëls ont été écrits d’après Les Bourgeois de 
Châtres de L.-V. Crestot, prêtre de la région parisienne aux XVe et 
XVIe siècles, qui officiait dans la petite localité de Châtres (devenue Ar-
pajon en 1720). La première version de ce noël comportait quatorze 

sh6 bull  36 v21.qxp_bulletin 2020 v5  10/07/2024  10:15  Page 66



67

couplets19. Entre provinces, ils se copiaient les uns les autres mais, 
ainsi que le précisait le poète Max Buchon à propos des noëls de 
Franche-Comté, les défauts « puisés au fond de la nature humaine, 
restent immuables, comme les grandeurs et les travers de l’huma-
nité »20. 
Guillaume Apollinaire (1880-1918) avait goûté le charme de ces noëls 
variés dans un caveau de la rue de Buci un soir de réveillon, peu avant 
la guerre de 1914. Séduit, Apollinaire avait écrit dans Le Flâneur des 
deux rives : « Les noëls ne sont-ils point parmi les plus curieux monu-
ments de notre poésie religieuse et populaire ? Ce sont, en tout cas, 
les ouvrages qui reflètent peut-être le mieux l’âme et les mœurs de la 
province dont ils viennent. Le premier que je notai dans ce caveau de 
la rue de Buci était chanté par un garçon coiffeur, né à Bourg-en- 
Bresse. Les noëls bressans ne sont certes pas des noëls de temps de 
guerre. Les énumérations rabelaisiennes de victuailles y contrastent 
avec les restrictions de l’époque dépouillée où nous vivons.21 » Ce pre-
mier chant qu’il recueillit cite diverses spécialités locales et les noms 
d’éleveurs de volailles ou de restaurateurs qui sont certainement 
exacts, n’en doutons pas ! 
Parmi les noëls connus, Petit Papa Noël de Tino Rossi eut un immense 
succès en France à partir de 1946. Le chant apparut dans le film Des-
tins de Richard Pottier : les paroles étaient de Raymond Vincy, sur un 
air du compositeur marseillais Henri Martinet. Le disque fut vendu à 
plus de quarante millions d’exemplaires à travers le monde. Avec ses 
« cadeaux par milliers », ce noël évoque la nouvelle société de consom-
mation qui suivit la Seconde Guerre mondiale et s’accrût avec le 
temps. 

19 . Henry Poulaille, Bible des noëls anciens, Édition nouvelle, Paris, Club des Édi-
teurs, , 1958, p. 156-163.

20 . Max Buchon, Noëls et chants populaires de la Franche-Comté, Salins, Billet et 
Duvernois, 1863, p. 59.

21 . Le Flâneur des deux rives, 1918, Gallica : 
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k108552d/f50.item. p. 49 et suiv.

sh6 bull  36 v21.qxp_bulletin 2020 v5  10/07/2024  10:15  Page 67



68

Les cuisines chaudes et odorantes 
 
Dans les maisons et appartements, l’odeur des gâteaux et des épices 
règne pendant l’Avent. Noël rassemble les familles et les repas de 
Noël, réveillons ou déjeuners du jour (voire placés à une date ulté-
rieure selon les possibilités de chacun), doivent être copieux. L’abon-
dance assure l’abondance, et ces repas sont prometteurs pour l’année 
qui vient. Une valeur magique s’ajoute au luxe temporaire des mets. 
On appelle ces repas des « réveillons » s’ils ont lieu le soir ou la nuit. 
Contrairement à celui de Noël qui rassemble les familles, le réveillon 
de la Saint-Sylvestre, à l’avènement du Nouvel An, se fait avec qui l’on 
veut. Déjà, les anciens Romains connaissaient les Saturnales au mo-
ment du solstice d’hiver, grands repas auxquels ils invitaient leurs es-
claves. Et au IVe siècle de notre ère, dans la Rome impériale, ils se 
rassemblaient la veille des calendes de janvier pour la tabula fortu-
nata (la table porte-bonheur), chargée de mets et de boissons22. 
 
Autrefois, le réveillon de Noël était maigre (soupes, poissons) s’il avait 
lieu avant la messe de minuit, et gras ensuite (volailles, porc, desserts). 
Les menus se sont uniformisés depuis les années 1950. Des éléments 
de l’eau, de l’air et de la terre, que le menu devait comporter en Al-
sace, continuent de se retrouver dans les formules actuelles : huîtres, 
saumon fumé, foie gras truffé, chapon, dinde ou oie (qui ont des 
ailes), porc (jambons…). 
Au dessert, la bûche est devenue la norme. Il ne faut pas confondre 
les petits gâteaux accrochés dans le sapin et les desserts des réveillons. 
Copieux à l’image des repas, ces desserts sont composés de nombreux 
ingrédients et truffés de fruits secs ou confits, de massepain ou pâte 
d’amandes, comme le Stollen allemand, le pudding ou les mince pies 
anglais, le panettone italien. En France, si les nombreux desserts pro-
vençaux s’alignent sur ce modèle – on les a limités à treize dans les 
années 1920 –, la célèbre bûche, tout en étant riche, fait exception. 
Plus récente que les desserts cités, elle s’est imposée à la fin du 
XIXe siècle. Garnie de moka ou de crème glacée, la bûche-dessert, qui 
ressemble à un gâteau roulé, est décorée d’attributs forestiers. Elle 

22 . Françoise Monfrin, « La fête des calendes de janvier, entre Noël et Épiphanie (la 
rencontre de deux calendriers) », dans La Nativité et le temps de Noël. Antiquité 
et Moyen Âge, Gilles Dorival et Jean-Paul Boyer (dir.) Aix-en-Provence ; Publica-
tions de l’université de Provence, 2003, p. 110.

sh6 bull  36 v21.qxp_bulletin 2020 v5  10/07/2024  10:15  Page 68



69

doit beaucoup à Antoine Charabot, pâtissier de la maison Quillet, 
14 rue de Buci, qui inventa vers 1879 la crème au beurre. (fig. 6) Le 
pâtissier du prince Charles III de Monaco, Pierre Lacam, la mentionne 
en 1890 dans son Mémorial de la pâtisserie. 
Ce dessert est inspiré de la bûche de Noël que l’on mettait cérémo-
nieusement à brûler dans la cheminée, lien ouvert sur l’extérieur qui 
pouvait apporter aussi bien « danger que bénédiction »23. Une belle 
bûche, de chêne ou de hêtre (gage de robustesse), parfois d’un bois 
fruitier (gage de fécondité), brûlait selon les régions toute la nuit de 
Noël ou lors des trois nuits de Noël, de la Saint-Sylvestre et de l’Épi-
phanie ou encore un peu chaque soir pendant les « douze jours ». 
Cette bûche, qui n’était pas un feu habituel, constituait le cœur de la 
veillée. Partout, avec un caractère véritablement sacré, elle était mise 
à brûler avec cérémonie dans une cheminée fraîchement balayée et 
l’avenir a clairement démenti Furetière qui affirmait, dans son Dic-
tionnaire de la fin du XVIIe siècle, que ces « cérémonies ne sont plus 
pratiquées que par des vieilles ». « Cette souche ou chouque est même 
signalée dans de nombreux droits seigneuriaux, dès le XIIIe siècle, par 

23 . Karin Ueltschi, Histoire véridique du Père Noël. Du traîneau à la hotte, Paris, 
Imago, 2012, p. 105.

 
Fig. 6. Carte postale Debauve et Galais, sd, Pâtisserie Quillet, 14 rue de Buci, où 

œuvrait Antoine Charabot, inventeur de la crème au beurre. 
© Société historique du VIe arrondissement

sh6 bull  36 v21.qxp_bulletin 2020 v5  10/07/2024  10:15  Page 69



70

exemple en Normandie », écrivait Roger Vaultier d’après des lettres de 
rémission du Trésor des chartes24. Le seigneur de La Mallardière à Ver-
tou [Loire-Atlantique actuelle] en recevait une chaque année de ses 
fermiers, comme le voulait la déclaration du 25 décembre 1643, en 
échange « d’une quantité de terre en frost et gast nommé Les Poignes »25. 
La coutume a progressivement disparu à partir de la fin du XIXe siècle, 
principalement avec l’arrivée des cuisinières en fonte qui ont remplacé 
les cheminées dans les cuisines « modernes ». 
 
Symbole de vie, de lumière et de purification dans ces nuits très spé-
ciales que l’on croyait hantées d’êtres surnaturels, un feu nocturne ac-
compagne les solstices d’été ou d’hiver. Dans certaines régions, là où 
étaient nombreux les bergers pour qui Noël était la fête patronale, ce 
n’était pas seulement un feu domestique qui brûlait dans les chemi-
nées mais un feu de joie, comme à la Saint-Jean, sur une place prin-
cipale du village. La coutume survit dans les pays méditerranéens, et 
encore aujourd’hui en Chalosse (la Hailhe de Nadau) et en Corse 
(u focu di Natale) par exemple. 
 
 
La Nativité 
 
Noël est avant tout pour les chrétiens la fête de la Nativité de l’En-
fant- Jésus dans une étable ou une grotte de Bethléem au début de 
notre ère. La date – le VIIIe jour avant les calendes de janvier, soit le 
25 décembre – fut attestée pour la première fois en 354 dans un chro-
nographe romain établi vers 330, le Calendrier philocalien (du nom 
de Philocalus, son créateur). En raison d’un recensement, la Vierge et 
saint Joseph avaient dû quitter Nazareth en Galilée pour venir en 
Judée. L’évangile de Luc (écrit vers 80-85) parle du manque de place 
à l’auberge, et c’est auprès d’une mangeoire que Marie mit au monde 
son divin enfant, fils de Dieu, et l’y coucha (II, 1-14). Les anges aver-
tirent les bergers qui dormaient dans les champs alentour. Puis, l’évan-
gile de Matthieu (écrit vers 80-90) décrit la visite des mages qui, venus 

24 . Roger Vaultier, Le Folklore pendant la Guerre de Cent Ans, d’après les lettres de 
rémission du Trésor des Chartes, Paris, Guénégaud, 1965, p. 86.

25 . Selon le marquis de L’Estourbeillon qui l’indiquait en 1895 dans son quatrième 
Inventaire des archives des châteaux bretons, cité par Paul Sébillot, « La bûche 
de Noël et les redevances féodales », Revue des traditions populaires, X, 1895, 
n° 12, p. 656.

sh6 bull  36 v21.qxp_bulletin 2020 v5  10/07/2024  10:15  Page 70



71

d’Orient, avaient suivi son étoile pour adorer le « roi des Juifs ». Inquiet 
quand il apprit cette naissance qui pouvait en faire un rival, le roi Hé-
rode ordonna le massacre des enfants de Bethléem âgés de moins de 
deux ans, les Saints-Innocents (II, 1-18). S’inspirant de prophéties de 
l’Ancien Testament et des évangiles apocryphes (non canoniques), la 
tradition ajouta bientôt les deux animaux, l’âne et le bœuf, comme le 
mot de « mangeoire » le laissait entendre. Elle réduisit les mages au 
nombre de trois, selon leurs trois précieux cadeaux : l’or, l’encens et 
la myrrhe, cités par Matthieu. Elle les fit rois, mais ils ne furent repré-
sentés avec une couronne qu’à partir du Xe siècle. Au VIe siècle, elle 
leur donna noms et apparence : ils représentaient les trois âges de la 
vie et venaient des trois continents alors connus, l’Europe, l’Afrique 
et l’Asie. De très belles peintures murales et huiles sur toile (XIXe siècle) 
témoignent de ces événements, tant dans l’église Saint-Germain-des-
Prés qu’à Notre-Dame-des-Champs. 
Au début du VIIe siècle, le pape Grégoire le Grand témoigne déjà de 
l’existence à Rome de trois messes de Noël. La messe de Minuit est 
en réalité la messe de la nuit. Cette messe attirait de nombreux parois-
siens et, dans les années 1950, il paraît que l’un des cinémas de Mont-
parnasse était venu en renfort à Notre-Dame-des-Champs pour 
accueillir les fidèles, tellement il y avait de monde 26! 
 
Les premières représentations de la Nativité apparurent au IVe siècle, 
sur des sarcophages en marbre, en Italie et dans le sud de la France, 
à Arles et à Saint-Maximin-La Sainte-Baume par exemple. François 
d’Assise en 1223 fit dire la messe au-dessus d’une mangeoire dans 
une grotte des Abruzzes (Italie), en présence d’un âne et d’un bœuf, 
avec de la paille au sol. Il eut le mérite de transposer la Nativité hors 
d’une église, mais n’est pas vraiment l’inventeur de la crèche. Des re-
présentations vivantes avaient lieu à son époque, en particulier dans 
l’église romaine de Sainte-Marie-Majeure auprès d’une « relique » de 
la mangeoire. Les crèches, parfois grandeur nature, apparurent dans 
les églises à partir du XVIe siècle, ainsi à Prague en 1562. Les premières 
crèches familiales suivirent en Italie, à Naples en particulier au 
XVIIe siècle, où les tableaux figuraient les diverses scènes décrites dans 
les évangiles. Ce serait en raison de la Révolution française, les églises 
étant fermées, que les crèches familiales se développèrent en Pro-

26  Selon une auditrice de France-Inter, en décembre 2018, lors de l’émission Les 
idées reçues autour de Noël, avec Ali Reibihi.

sh6 bull  36 v21.qxp_bulletin 2020 v5  10/07/2024  10:15  Page 71



72

vence, puis gagnèrent progressivement toute la France. Les santons 
représentaient les habitants d’un village entier en costume Restaura-
tion avec une offrande pour la Sainte Famille, comme le faisaient les 
bergers et les mages. Dans le quartier de Saint-Sulpice, les nombreuses 
boutiques d’art liturgique, disparues pour la plupart, étaient très fré-
quentées à l’approche de Noël. 
Avec le concours de la Mairie de Paris, furent exposées sous une tente 
place Saint-Sulpice diverses crèches dans les années 1980. La Crèche 
merveilleuse de 17 mètres de long de Primo Filipucci remporta un tel 
succès en 1982 – 246 000 visiteurs en moins d’un mois – qu’elle fut à 
nouveau exposée en 1983. Grâce au maire du VIe, Pierre Bas, l’expo-
sition d’une crèche péruvienne eut lieu en 1986 à l’intérieur de la mai-
rie. On connaît les querelles d’aujourd’hui à propos des crèches dans 
les lieux publics ! Cependant, le hall du Parlement européen à 

 
Fig. 7. Crèche vivante, place Saint-Sulpice, 1951 

© Société historique du VIe arrondissement

sh6 bull  36 v21.qxp_bulletin 2020 v5  10/07/2024  10:15  Page 72



73

Bruxelles est décoré d’une crèche au moment de Noël et sa suppres-
sion choquerait plus d’un pays d’Europe. 
En 1951, une manifestation, place Saint-Sulpice, présentait une crèche 
vivante : la Vierge portant son poupon était juchée sur un âne, et sui-
vie des trois mages. (fig. 7) Le Père Noël, revêtu d’une houppelande, 
était à ses côtés. L’Église n’était pas opposée au Père Noël jusqu’aux 
années 1950, « fidèle messager » de l’Enfant Jésus27. Mais les choses 
allaient changer. Le 23 décembre de cette même année 1951, à Dijon, 
un vicaire décida de brûler, devant les enfants des patronages, son 
effigie pendue aux grilles de la cathédrale Saint-Bénigne. Le maire, le 
chanoine Kir, s’en offusqua lui-même et le lendemain, fit apparaître 
un Père Noël sur les toits de la mairie. C’est justement pendant ces 
années 1950 que le fossé entre Noël païen et Noël chrétien allait se 
creuser par la voix de certains évêques et journalistes chrétiens. 
Inspiré de saint Nicolas et du Chasseur sauvage, selon un mythe ré-
pandu en Europe, le Père Noël vient de l’hiver (du pôle Nord) et se 
déplace dans les airs en traîneau conduit par des rennes. En 1822, un 
pasteur de l’État de New York, Clement Clark Moore, décrivit dans un 
poème un minuscule saint Nick descendu par la cheminée déposer 
ses cadeaux, tandis que ses rennes piaffaient sur le toit de la maison. 
Ses vêtements étaient couleur de suie, et son aspect rebondi et mali-
cieux n’était plus celui, hiératique et sévère, de saint Nicolas ! À partir 
de 1860, les dessins de Thomas Nast répandirent son image et la pu-
blicité allait vite s’emparer du personnage représenté souvent en 
rouge, mais aussi en vert ou en bleu avec une taille normale. Vers 
1930, par sa campagne venue d’Atlanta, Coca Cola fixa son image à 
travers le monde sans en être l’inventeur : pour toujours vêtu de 
rouge, il serait dorénavant connu dans le monde entier. 
 
 
Noël n’est pas près de s’éteindre, ni dans le VIe, ni ailleurs. Même si 
le souhait de « joyeux Noël » est rejeté, paraissant aujourd’hui trop 
confessionnel, la fête restera toujours ce moment de chaleur et de gé-
nérosité si important à nos cœurs en ce moment crucial du solstice 
d’hiver, difficile pour les personnes seules, malades ou en deuil. Noël 
prouve là sa dimension intemporelle où l’au-delà n’est jamais loin. 

27 . Lu dans un article du journaliste François Veuillot, dans un numéro de Lectures 
pour tous de 1903.

sh6 bull  36 v21.qxp_bulletin 2020 v5  10/07/2024  10:15  Page 73


	Page vierge



